
ERACLITO (sec. V a.c.)
Frammenti, Diels - Kranz
 (30) Quest’ordine universale, che è lo stesso per tutti, 
non lo fece alcuno fra gli dèi o tra gli uomini, ma sempre 
era è e sarà fuco sempre vivente, che si accende e si 
spegne secondo giusta misura.
 (10) Congiungimenti sono intero non intero, concorde 
discorde, armonico disarmonico, e da tutte le cose l’uno 
e dall’uno tutte le cose.
(8)L’opposto concorde e dai discordi bellissima armo-
nia, e tutto accade secondo contesa
(49)Negli stessi fiumi scendiamo e non scendiamo, sia-
mo e non siamo
(60)Una e la stessa e la via all’insù e la via all’ingiù
(62)Immortali mortali, mortali immortali, viventi la loro 
morte e morienti la loro vita
(88)La stessa cosa sono il vivente e il morto, lo sveglio 
e il dormiente, il giovane e il vecchio: questi infatti mu-
tando son quelli e quelli di nuovo mutando son questi

VANGELO COPTO DI TOMASO (sec. IV d.c.)
Queste sono le parole nascoste dette da Gesù, il viven-
te, e scritte da Didimo Giuda Tommaso:
(22)Gesù vide dei bimbi che succhiavano il latte. Disse 
ai suoi discepoli: 
-Questi bimbi che prendono il latte assomigliano a colo-
ro che entrano nel regno.
Gli domandarono:
-Se noi saremo bimbi entreremo nel regno?
Gesù rispose loro:
-Allorchè di due farete uno, allorchè farete la parte inter-
na come l’esterna, la parte esterna come l’interna e la 
parte superiore come l’inferiore, allorchè del maschio e 
della femmina farete un unico essere sicchè non vi sia 
più né maschio né femmina...allora entrerete nel regno.

ZHUANG ZI (IV sec.)
Invero ogni essere è altro da sé, e ogni essere è se 
stesso. Questa verità non la si vede a partire dall’altro, 
ma si comprende partendo da se stessi. Così è stato 
detto: l’altro proviene dal se stesso, ma se stesso di-
pende anche dall’altro. Si sostiene la teoria della vita, 
ma in realtà la vita è anche la   morte e la morte è anche 
la vita. Il possibile è anche l’impossibile, e l’impossibile 
è anche possibile. Adottare l’affermazione è adottare la 
negazione; fare propria la negazione equivale a far pro-
pria l’affermazione. Così, il Santo non adotta alcuna opi-
nione esclusiva e s’illumina dal Cielo. È, anche questa, 
una maniera di far propria l’affermazione.

Aggrapparsi alla conoscenza esclusiva di una cosa, ma 
ignorare che questa è identica a tutte le altre, è detto 
“Tre al mattino”. Che cosa vuol dire?
Un allevatore di scimmie distribuiva ghiande alle scim-
mie dicendo loro: “ Vi darò tre ghiande al mattino e 
quattro alla sera. Che cosa ne pensate?” Le scimmie si 
mostrarono innervosite. “Ve ne darò quattro al mattino 
e tre la sera. Che ne dite?” Le scimmie ne restarono 
incantate.

Il Cielo e la Terra indicano ciò che vi è di più grande al 
mondo. Così, lo yin e lo yang indicano le energie più 
grandi che ci siano. Così, il Tao tutto abbraccia senza 
parzialità, ma non è che un nome per evocare la sua 
grandezza.(...) Lo yin e lo yang si riflessero l’uno sull’al-
tro, si sovrapposero, si regolarono a vicenda. Le quattro 
stagioni si susseguirono, si generarono e si estinsero a 
vicenda. Di lì vennero l’attrazione e la repulsione, l’allon-
tanarsi e l’avvicinarsi; da lì venne l’unione della femmina 
e del maschio, da lì si produsse l’esistenza perpetua. 
Si alternarono la sicurezza e il pericolo, si generarono 
la disgrazia e la fortuna; si unirono la lentezza e la ve-
locità; si compirono l’unione e la separazione. Queste 
realtà e i loro nomi possono essere dette; queste es-
senze sottili possono essere designate. Tutto ciò che è 
in successione si organizza da sé; tutto ciò che evolve 
si guida da sé; ciò che termina fa ritorno; ogni fine con-
duce a un nuovo inizio.  Tale è l’esistenza degli esseri.

p e r c o r s i  c u l t u r a l i  1 0 / 1 1

I T A L I A N O
E O I  A L M E R Í A

LEZIONE DI TAI CHI CHUAN

CORPO, QUIETE, MOVIMENTO
Marina De Franceschi

25 febbraio 2010 - sala audiovisivi - ore 19:00 - EOI Almería

TESTI ANTICHI E CONTEMPORANEI  SULLA DUALITÀ



TAO TÊ CHING (VI-III sec. a.c.)

 XXVI 
Ciò che è piegato diventa intero.
Ciò che è tortuoso diventa diritto.
Ciò che è vuoto diventa pieno.
Ciò che è consumato diventa nuovo.
Colui che possiede poco   acquista.
Colui che possiede molto è indotto in errore.
Perciò il Santo si aggrappa all’unità e ne fa la misura 
dell’impero.
Egli non si esibisce, e perciò risplende.
Egli non si afferma, e perciò si manifesta.
Egli non  si vanta, e perciò riesce.
 Egli non si gloria, e perciò diventa il capo.
	
XXXVI
Se si vuole restringere, bisogna innanzitutto estendere.
Se si vuole indebolire, bisogna innanzitutto rafforzare.
Se si vuole far perire, bisogna innanzitutto far fiorire.
Se si vuole prender possesso, bisogna innanzitutto of-
frire.
Questo è ciò che si chiama una visione sottile: il molle e 
il debole vincono il duro e il forte.

XLVII
Senza uscire dalla porta, conoscere il mondo!
Senza guardare dalla finestra, vedere la Via del cielo!
Più lontano si va, meno si conosce.
Perciò il Santo conosce senza viaggiare; egli nomina le 
cose senza vederle; egli compie senza azione.

LE ESPERIENZE DEL DESIDERIO

JESÚS FERRERO, 2009 

Potremmo formulare il mito dell’universo con queste pa-
role:
In origine l’universo era così denso da ridursi ad un pun-
to senza dimensioni. Tutta la sua materia era così con-
densata che non occupava nessun spazio, ed era come 
se stesse scomparendo nel vuoto.
Fu il momento più soprendente. Il cosmo si sfumò, e tut-
to ciò che conteneva si concentrò in una sfera inferiore 
milioni e milioni di volte alla punta di uno spillo.
In questa estrema concentrazione avrebbe potuto re-
stare per sempre, con tutta la sua sostanza concentra-
ta. Però l’universo aveva un dio interno, che era a sua 
volta la sua stessa anima: il Desiderio, e grazie a lui 
tutto cambiò.
Fino a quel momento, il Desiderio era stata la forza di 
congiunzione che aveva permesso la concentrazione 
della materia fino al limite del possibile: la non dimen-
sione. Ma improvvisamente, quando la forza di concen-
trazione era così tremenda da minacciare l’estinzione 
dell’universo insieme al tempo, a tutte le dimensioni e 
le non dimensioni, allora il Desiderio cambiò direzione e 
ciò che fino ad allora era stato forza verso dentro diven-
ne forza verso fuori, producendo la grande esplosione.
Nello stesso momento della deflagrazione, il Deside-
rio copulò con la quintessenza del fuoco che abitava 
il suo centro più profondo, e dall’unione nacquero due 
figli: Eros (Amore) e Misos (Odio), i quali si rivelarono 
di gran utilità fin dalla nascita, giacchè grazie ad Eros e 
al suo potere di coesione la materia in espansione ritor-
nava ad unirse, rendendo possibile la creazione dentro 
la dispersione, facendo così nascere miriadi e miriadi di 
stelle; e grazie a Misos e al suo potere di disgregazione 
e repulsione, la materia si coesionava solo il necessario 
da poter garantirne il movimento e l’espansione.

Il desiderio è inerente a tutta la materia, perchè tutta 
la materia si attrae e si respinge fin dalle sue stesse 
profondità, e allo stesso tempo attrae e respinge le al-
tre materie. E l’essere, che sarebbe la materia vivente 
e cosciente della propria vita, è interamente occupato 
dal desiderio, è concentrazione di desiderio limitato solo 
dalla pelle.


